**ΠΙΣΤΕΥΟΥΜΕ ΣΤΟΝ ΘΕΟ**

**2η Διάλεξη**

**Πώς διαφέρει ο Θεός**

**Περιεχόμενα**

I.ΕΙΣΑΓΩΓΗ

II. ΑΝΑΓΝΩΡΙΣΗ

Α. Η Αγία Γραφή Ως Θεμέλιο

Β. Θεολογική Ποικιλία

1. Ομολογία της Αυγούστας

2. Βελγική εξομολόγηση

3. Σύντομος Κατηχισμός Westminster

Γ. Βιβλικές Αντιλήψεις

1. Θεία Υπερβατικότητα

2. Θεία Ενδοβατικότητα

ΕΝΣΩΜΑΤΩΣΗ

Α. Βιβλικά Θεμέλια

Β. Θεολογική Ποικιλία

1. Ομολογία της Αυγούστας

2. Βελγική εξομολόγηση

3. Σύντομος Κατηχισμός Westminster

Γ. Βιβλικές Προοπτικές

1. Ύπαρξη

2. Σοφία

3. Εξουσία

4. Αγιότητα

5. Δικαιοσύνη

6. Καλοσύνη

7. Αλήθεια

IV. ΣΥΜΠΕΡΑΣΜΑ

Περιεχόμενα

**Διάγραμμα** – Ένα διάγραμμα του μαθήματος

**Σημειώσεις** – Ένα πρότυπο που παρέχει: το διάγραμμα το μαθήματος, σημειώσεις

κλειδιά, αποσπάσματα και περιλήψεις του μαθήματος και χώρο για πρόσθετες σημειώσεις.

**Ερωτήσεις επανάληψης** - Ερωτήσεις στα βασικά περιεχόμενα του μαθήματος και

χώρος για τιςαπαντήσεις. Κατάλληλο για το γράψιμο εργασιών και τεστ.

**Ερωτήσεις εφαρμογής** – Ερωτήσεις που συνδέουν το περιεχόμενο του μαθήματος με

τη χριστιανική ζωή, τη θεολογία και τη διακονία, κατάλληλο για συζητήσεις σε

ομάδες, γραπτές εργασίες και τεστ.

**Πώς να χρησιμοποιήσετε αυτό το μάθημα και τον οδηγό σπουδών**

* **Πριν δείτε το μάθημα**
* **Προετοιμασία** – Ολοκληρώστε τα αναγνώσματα.
* **Διαλλείματα** – Εξετάστε πού αρχίζει και πού τελειώνει το κομμάτι που ακούτε. Οι διαλέξεις έχουν συμπυκνωμένες πληροφορίες, γι’ αυτό ίσως να θέλετε να κάνετε κάποια διαλλείματα. Τα διαλλείματα θα πρέπει να σχεδιαστούν σύμφωνα με τη βασική διάρθρωση των ενοτήτων στο διάγραμμα του μαθήματος.
* **Καθώς βλέπετε το μάθημα**
* **Σημειώσεις** – Χρησιμοποιήστε τα τμήματα των σημειώσεων για να ακολουθήσετε το μάθημα και να κρατήσετε συμπληρωματικές σημειώσεις. Πολλές από τις κύριες ιδέες συνοψίζονται ήδη στις σημειώσεις, αλλά να κάνετε και τις δικές σας συμπληρωματικές σημειώσεις. Θα πρέπει επίσης να προσθέσετε λεπτομέρειες που θα σας βοηθήσουν να θυμάστε, να περιγράψετε και να μπορείτε να υπερασπιστείτε τις κύριες ιδέες.
* **Παύση/επανάληψη τμημάτων του μαθήματος** – Ίσως να βρείτε χρήσιμο να κάνετε παύση ή επανάληψη σε συγκεκριμένα σημεία προκειμένου να κρατήσετε συμπληρωματικές σημειώσεις, να ξαναδείτε δύσκολες έννοιες ή να συζητήστε τα σημεία που σας ενδιαφέρουν.
* **Αφού έχετε δει τα μαθήματα**
* **Ερωτήσεις Επανάληψης** – Απαντήστε στις ερωτήσεις επανάληψης στο χώρο που υπάρχει. Τις ερωτήσεις αναθεώρησης, θα είναι καλύτερο, να τις συμπληρώσει ο καθένας μόνος του και όχι σαν ομάδα.
* **Ερωτήσεις εφαρμογής** - Οι ερωτήσεις εφαρμογής είναι κατάλληλες για γραπτές εργασίες ή θέματα για συζήτηση. Για τις γραπτές εργασίες συνιστάται οι απαντήσεις να μην ξεπερνούν τη μία σελίδα.

**Ι.ΕΙΣΑΓΩΓΗ**

*Θεϊκές ιδιότητες:* Τα προτερήματα της ουσίας του Θεού, που αποκαλύπτονται μέσα από διάφορες ιστορικές εκδηλώσεις του εαυτού του.

*Οι αμετάδοτες* ιδιότητές– το πόσο θαυμαστά ο Θεός διαφέρει από τη δημιουργία του.

**ΙΙ.ΑΝΑΓΝΩΡΙΣΗ**

**Α.Η ΑΓΙΑ ΓΡΑΦΗ ΩΣ ΘΕΜΕΛΙΟ**

Η Αγία Γραφή κάνει λόγο για το γεγονός ότι ο Θεός είναι *ασύγκριτος* – είναι μοναδικός∙ χωρίς κάποιον ισάξιο∙ ανώτατος ( Α’ Βασιλέων 8:23, Ψαλμό 71:19, 86:8 και 89:6).

Κύριε, Θεέ του Ισραήλ, δεν υπάρχει Θεός όμοιος μ’εσένα στον ουρανό πάνω κι εδώ κάτω στη γη. (Α’ Βασιλέων 8:23).

Στο εδάφιο Β' Σαμουήλ 7:22, ο Δαβίδ φανέρωσε ότι η ασύγκριτη ουσία του Θεού είναι στοιχειώδης σε αυτό που κάνει τον Θεό να είναι Θεός (επίσης Ησαΐας 40–46· Ιώβ 40–41).

Είσαι μεγάλος, Κύριέ μου και Θεέ∙ δεν υπάρχει όμοιός σου, δεν υπάρχει Θεός εκτός από σένα (Β’ Σαμουήλ 7:22).

Η Αγία Γραφή εξακολουθεί να φανερώνει την ασύγκριτη ουσία τού Θεούκαι μας καλεί να μάθουμε όσα μπορούμε για το πόσο διαφέρει ο Θεός από τη δημιουργία του.

**Β.ΘΕΟΛΟΓΙΚΗ ΠΟΙΚΙΛΙΑ**

Η Αγία Γραφή δεν μας δίνει μια ολοκληρωμένη επίσημη λίστα των αμετάδοτων ιδιοτήτων του Θεού.

Οι Ευαγγελικοί έχουν δημιουργήσει διαφορετικές λίστες με τις αμετάδοτες ιδιότητες του Θεού.

**1.Ομολογία της Αυγούστας**

*«Υπάρχει μια Θεϊκή Ουσία την οποία ομολογούμε και είναι ο Θεός: αιώνιος, ασώματος, αδιαίρετος, άπειρης εξουσίας, σοφίας και καλοσύνης»* (Άρθρο 1).

 Οι αμετάδοτες ιδιότητες που προσδιορίζονται στην *Ομολογία της Αυγούστας*:

* Αιώνιος
* Ασώματος
* Χωρίς μέρη
* Άπειρος

**2.Βελγική Ομολογία**

*«Υπάρχει ένα μόνο απλό και πνευματικό Ον, το οποίο αποκαλούμε Θεό ... Αυτός είναι αιώνιος, ακατάληπτος, αόρατος, αμετάβλητος, άπειρος, παντοδύναμος, απόλυτα σοφός, δίκαιος, καλός και η υπερχειλίζουσα πηγή κάθε καλού»*(Άρθρο 1).

Οι αμετάδοτες ιδιότητες που προσδιορίζονται στην *Βελγική Ομολογία*:

* απλός (δεν χωρίζεται σε μέρη)
* αιώνιος
* ακατάληπτος – (δεν μπορούμε να Τον κατανοήσουμε τελείως)
* αόρατος
* αμετάβλητος (αναλλοίωτος)
* άπειρος

**3.Σύντομος Κατηχισμός Westminster**

«*Ο Θεός είναι Πνεύμα, άπειρος, αιώνιος και αναλλοίωτος, μες στην ουσία του, σοφία, εξουσία, αγιότητα, δικαιοσύνη, καλοσύνη και αλήθεια*» (Ερώτηση 4)

Οι αμετάδοτες ιδιότητες που προσδιορίζονται στον *Σύντομο Κατηχισμό Westminster*:

* άπειρο
* αιώνιο
* αναλλοίωτο ή αμετάβλητο

Αλλά πιο συχνά, οι διαφορές στις λίστες των αμετάδοτων ιδιοτήτων του Θεού εκπροσωπούν κάτι περισσότερο από ποικιλία στην ορολογία.

Αλλά, όπως έχουμε δει, οι αντιλήψεις που έχουμε για τον Θεό δεν είναι εξόχως διαφορετικές, θα πρέπει να βλέπουμε πέρα από συγκεκριμένους τεχνικούς όρους και να επικεντρωνόμαστε στις αντιλήψεις ή τις πεποιθήσεις που αυτοί αναδεικνύουν.

 Άλλοι όροι για αυτές τις ιδιότητες που οι ευαγγελικοί επικαλούνται σηνυθώς:

* πανταχού παρουσία -ο Θεός βρίσκεται παντού.
* παντογνωσία - ότι ο Θεός γνωρίζει τα πάντα.
* παντοδυναμία - ότι ο Θεός έχει τη δύναμη να κάνει τα πάντα.
* aseity (ασετότητα) ότι ο Θεός είανι αυτάρκης και ανεξάρτητος από τη δημιουργία του.
* κυριαρχία - ότι ο Θεός έχει τον πλήρη έλεγχο της δημιουργίας του.

**Γ.ΒΙΒΛΙΚΕΣ ΑΝΤΙΛΗΨΕΙΣ**

Πρέπει να λάβουμε υπόψη ένα ευρύ φάσμα βιβλικών αντιλήψεων για τον Θεό, αν θέλουμε να αποφύγουμε σημαντικές παρεξηγήσεις για τις αμετάδοτες ιδιότητές του.

**1.Θεία Υπερβατικότητα**

«Θεία υπερβατικότητα» - ο Θεός είναι ανώτερος και με το πάραπάνω από τη δημιουργία του.

*Ο Σύντομος Κατηχισμός του Westminster* αναφέρεται στην θεία υπεροχή καταγράφωντας τρία αμετάδοτα προτερήματα:

* ***Άπειρος*** – οι τελειότητες του Θεού δεν έχουν όρια.

Τα Βιβλικά χωρία που διακηρύσσουν το άπειρο του Θεού:

* Α’ Βασιλέων 8:27 - ο Θεός δεν περιορίζεται από τον χώρο.
* Ρωμαίους 11:33 - η γνώση και η σοφία του Θεού δεν μπορουν να μετρηθούν.
* Ψαλμός 139:6 - η επίγνωσή του Θεόυ είναι τόσο υπέροχη που να μην γίνεται να το συλλάβουμε.
* ***Αιώνιος* -** η τελειότητα του Θεού δεν εξαρτάται από τον χρόνο.

Τα Βιβλικά χωρία που διακηρύσσουν την αιωνιότητα του Θεού:

* Α’ Τιμόθεο 1:17 - ο Θεός αναφέρεται ως αιώνιος βασιλιάς.
* Αποκάλυψη 4:8 - ο Θεός είναι «αυτός που αληθινά υπήρχε, υπάρχει και θα ’ρθεί».
* Β’ Πέτρο 3:8 - ο Θεός υπερβαίνει όλη την ιστορία.
* ***Αναλλοίωτος*** - τα προτερήματα του Θεού δεν μπορούν να αλλάξουν.

Τα Βιβλικά χωρία που διακηρύσσουν ότι ο Θεός είναι αναλλοίωτος:

* Μαλαχία 3:6 - ο Θεός ο ίσιος είπε «εγώ δεν μεταβάλλομαι».
* Αριθμοί 23:19 - ο Θεός δεν αλλάζει γνώμη.
* Ιάκωβος 1:17 - ο Θεός δεν αλλάζει τη λάμψη του ούτε αναβοσβήνει σαν τα αστέρια.

Πολλοί υποστηρίζουν ότι οι αμετάδοτες ιδιότητες του Θεού, δημιουργούν ένα αδιάβατο εμπόδιο ανάμεσα στον Θεό και τη δημιουργία του:

* Επειδή ο Θεός έχει άπειρη γνώση, δεν εξετάζει ποτέ τις συνθήκες.

 Αλλά στο Γένεση 18:20-21, ο Θεός έστειλε αγγελικούς κατάσκοπους να εξετάσουν την αμαρτία των Σοδόμων και τον Γομόρρων.

* Επειδή ο Θεός είναι αιώνιος, δεν περιμένει ποτέ να αντιδράσει στην ανθρώπινη υπακοή ή ανυπακοή.

Αλλά στο Δευτερονόμιο 8:2 μάς λέει ότι ο Θεός έκανε υπομονή να κρίνει τον Ισραήλ στην έξοδο μέχρι τη στιγμή που απέτυχαν να τον υπακούσουν.

* Επειδή ο Θεός είναι αναλλοίωτος, δεν απαντά ποτέ σε προσευχές.

Αλλά στο Έξοδος 32:14 ο Θεός απάντησε στην προσευχή του Μωυσή και συγκρατήθηκε από το να καταστρέψει τον λαό του.

Στην Αγία Γραφή είναι ξεκάθαρο ότι ο Θεός ασχολείται με τέλειο και γνήσιο τρόπο με τ ην πεπερασμένη, παροδική, μεταβαλλόμενη δημιουργία του

**2.Θεία Ενδοβατικότητα**

 Η «θεία ενδοβατικότητα» - είναι η ενασχόληση του Θεού με τη δημιουργία του.

Η Αγία Γραφή περιγράφει τις ιστορικές εμφανίσεις του Θεού - οι τρόποι με τους οποίους ο Θεός σχετίστηκε με το ξετύλιγμα της βιβλικής ιστορίας χρησιμοποιώντας:

* περιγραφές
* ονομάτα και των τίτλους
* μεταφορές και παρομοιώσεις
* ενέργειές

Μερικοί χριστιανοί τονίζουν την θεία ενδοβατικότητα σε τέτοιο βαθμό που απορρίπτουν τις αμετάδοτες ιδιότητες του Θεού:

* Ο Θεός είναι πεπερασμένος επειδή κάνει ερωτήσεις, εκφράζει δυσαρέσκεια και δεν υπερνικά το κακό απευθείας.
* Ο Θεός δεν είναι αιώνιος επειδή περιμένει να δράσει μέχρι να έχει δοκιμάσει τους ανθρώπους του, προσφέρει λύτρωση και απειλεί με κρίση.
* Ο Θεός είναι ευμετάβλητος επειδή απαντά σε προσευχές, υποχωρεί και αναθεωρεί κατευθυντήριες αρχές.

Αλλά το να αμφισβητούμε ότι ο Θεός είναι άπειρος, αιώνιος και αναλλοίωτος με τέτοιους τρόπους πάει επίσης ενάντια στην καρδιά της βιβλικής πίστης.

Η Αγία Γραφή μάς καλεί να δεχτούμε την υπερβατικότητα και ενδοβατικότητα του Θεού (Ψαλμός 115:3):

 «Ο Θεός μας βρίσκεται στους ουρανούς, κάνει ό,τι αυτός θέλει» (Ψαλμός 115:3).

* Επειδή ο Θεός είναι άπειρος, μπορεί να διεισδύσει πλήρως στη σφαίρα του πεπερασμένου όπως αυτός θέλει.
* Επειδή ο Θεός είναι αιώνιος, μπορεί να συμμετέχει στον χρόνο με όποιον τρόπο θελήσει.
* Επειδή ο Θεός είναι αναλλοίωτος όσον αφορά κάθε τέλεια ιδιότητά του, ασχολείται με τη μεταβαλλόμενη δημιουργία όπως θέλει.

Πρέπει να δεχτούμε το πλήρες εύρος των βιβλικών διδασκαλιών για την υπερβατικότητα και την ενδοβατικότητα του Θεού, αν θέλουμε να έχουμε τη σωστή κατανόηση των αμετάδοτων ιδιοτήτων του Θεού.

**ΙΙΙ. ΕΝΣΩΜΑΤΩΣΗ**

Οι βιβλικοί συγγραφείς αντιμετώπισαν όλες τις θεϊκές ιδιότητες ως στενά συνδεδεμένες.

**Α. ΒΙΒΛΙΚΑ ΘΕΜΕΛΙΑ**

 « Η απλότητα του Θεού» - η ουσία του Θεού δεν είναι σύνθετη

* Ο Θεός είναι «χωρίς μέρη» - *Ομολογία της Αυγούστας*
* Ο Θεός είναι «ένα...απλό και πνευματικό Ον» - *Βελγική Ομολογία*

Η Αγία Γραφή στηρίζει την πεποίθηση της απλότητας του Θεού (Δευτερονόμιο 6:4).

 Άκου, λαέ του Ισραήλ: ο Κύριος ο Θεός μας είναι ένας. (Δευτερονόμιο 6:4).

Σε αντίθεση με τους θεούς άλλων εθνών, ο Θεός δεν μπορούσε να διαιρεθεί σε μέρη μεταξύ του ενός τόπου και του άλλου (Ιάκωβος 2:19).

Εσύ πιστεύεις ότι ένας είναι ο Θεός. Καλά κάνεις (Ιάκωβος 2:19).

Τα προτερήματα του Θεού δεν είναι διάφορα μέρη του Θεού. Είναι απόλυτα ενοποιημένα, συνδεδεμένα χαρακτηριστικά της μίας ουσίας του.

**Β. ΘΕΟΛΟΓΙΚΗ ΠΟΙΚΙΛΙΑ**

Ωστόσο, στον έναν ή τον άλλον βαθμό, οι ευαγγελικοί δηλώνουν με αρκετή σταθερότητα την αξία της ενσωμάτωσης των μεταδοτικών και των αμετάδοτων ιδιοτήτων του Θεού.

1. **Ομολογία της Αυγούστας**

 Ο Θεός είναι: *Αιώνιος, ασώματος, αδιαίρετος, άπειρης εξουσίας, σοφίας και καλοσύνης.*

Η γραμματική του λατινικού κειμένου υποδεικνύει ότι ο Θεός είναι «*άπειρος*» - ή *immensus* στην εξουσία του, *άπειρος* στη σοφία του και *άπειρος* στην καλοσύνη του.

Η *Ομολογία* αναγνωρίζει ότι η αμετάδοτη ιδιότητα της απειροσύνης τού Θεού θα έπρεπε να ενσωματώνεται πλήρως στις μεταδόσιμες ιδιότητές του.

1. **Βελγική Ομολογία**

Ο Θεός είναι: *Αιώνιος, ακατάληπτος, αόρατος, αμετάβλητος, άπειρος, παντοδύναμος, απόλυτα σοφός, δίκαιος [και] καλός.*

Η πρωτότυπη γαλλική μετάφραση υποδηλώνει ότι ο Θεός είναι τέλειος («tout») «*τελείως ή εντελώς* ισχυρός», «*τελείως ή εντελώς* σοφός», «*τελείως ή εντελώς* δίκαιος» και «*τελείως ή εντελώς* καλός».

Όμοια με την *Ομολογία της Αυγούστας*, η *Βελγική Ομολογία* θεωρεί τις μεταδοτικές ιδιότητες του Θεού υπό το πρίσμα της απειροσύνης του.

1. **Σύντομος Κατηχισμός Westminster**

*Ο Θεός είναι πνεύμα, άπειρος, αιώνιος και αναλλοίωτος, στην ύπαρξη, σοφία, εξουσία, αγιότητα, δικαιοσύνη, καλοσύνη και αλήθεια του.*

Ο *Κατηχισμός* απαντά την ερώτηση του πώς ο Θεός είναι άπειρος, αιώνιος και αναλλοίωτος κοιτώντας *μέσα* από αυτές τις ιδιότητες, προς τις μεταδόσιμες ιδιότητές του.

Ο *Σύντομος Κατηχισμός* παρέχει έναν συστηματικό τρόπο διερεύνησης της πλήρους ενσωμάτωσης των αμετάδοτων ιδιοτήτων του Θεού με τις μεταδόσιμες τελειότητές του.

**Γ. ΒΙΒΛΙΚΕΣ ΑΝΤΙΛΗΨΕΙΣ**

Ο *Σύντομος Κατηχισμός* σημειώνει ότι ο Θεός είναι άπειρος, αιώνιος και αναλλοίωτος σε *καθεμία* από τις αμετάδοτες ιδιότητες που αναγνωρίζει.

1. **Ύπαρξη**

Η δική μας ύπαρξη είναι πεπερασμένη, παροδική και ευμετάβλητη, και η ύπαρξη του Θεού είναι άπειρη, αιώνια και αναλλοίωτη.

Η παραδοσιακή συστηματική θεολογία, υπογραμμίζει τη διαφορά μεταξύ της ύπαρξης του Θεού και της δημιουργίας με δύο βασικούς τρόπους:

* η απεραντοσύνη του Θεού- είναι η άπειρη, αιώνια και αναλλοίωτη ύπαρξή του πέρα από τη δημιουργία.
* Α’Βασιλέων 8:27

Ο Θεός διαφέρει από τη δημιουργία επειδή η ύπαρξή του δεν περιορίζεται με κανέναν τρόπο από τη δημιουργία του.

* η πανταχού παρουσία του Θεού- θα μπορούσε να οριστεί ως η ύπαρξή του παντού μέσα στη δημιουργία.
* Ιερεμίας 23:24
* Πράξεις 17:28
* Ψαλμός 139:7-10
* Ησαΐας 66:1
* Πράξεις 7:48-49

Σε αντίθεση με κάθε πτυχή της πεπερασμένης, χρονικά περιορισμένης, ευμετάβλητης δημιουργίας, η ύπαρξη του Θεού υπάρχει σε κάθε τόπο.

1. **Σοφία**

Δύο άγνωστες διαστάσεις της σοφίας του Θεού:

* η παντογνωσία του Θεού - είναι το γεγονός ότι αυτός κατέχει γνώση όλων των πραγμάτων.
* Ιώβ 37:16
* Εβραίους 4:13
* Ψαλμός 33:15
* Ιερεμίας 23:24
* το αμετάδοτο - ότι οι σκέψεις του Θεού δεν μπορούν να γίνουν πλήρως γνωστές.
* Ρωμαίους 11:33
* Ιώβ 11:7
* Ψαλμός 139:1-4, 6
* Α’ Σαμουήλ 16:7
* Α’ Χρονικών 28:9
* Ιερεμίας 17:10
1. **Εξουσία**

Δύο τρόποι με τους οποίους η εξουσία του Θεού είναι αμετάδοτη:

* παντοδυναμία – Ο Θεός είναι κυρίαρχος.
* Ιώβ 42:2
* Ψαλμός 115:3
* Ιερεμίας 32:17
* Ματθαίος 19:26

η εξουσία του Θεού είναι πάντα πιστή στις άλλες ιδιότητές του.

Ο Θεός δεν μπορεί να πει ψέματα, να αμαρτήσει, να αλλάξει ούτε να αμφισβητήσει τον εαυτό του (Αριθμοί 23:19· Α’ Σαμουήλ 15:29· Β’ Τιμόθεο 2:13· Εβραίους 6:18· Ιάκωβος 1:13, 17).

* η κυριαρχία του Θεού - ο απόλυτος έλεγχος του Θεού πάνω στη δημιουρία.
* Β’ Χρονικών 20:6
* Ιώβ 42:2
* Δανιήλ 4:35
* Εφεσίους 1:11
* Ρωμαίους 8:28

1. **Αγιότητα**

Τα βιβλικά επίθετα (*qadosh* στα Εβραϊκά ή *άγιος* στα Ελληνικά) μεταφράζονται ως «άγιος», «ιερός» ή «καθαγιασμένος» ή απλώς σημαίνουν «διαφορετικός» ή «ξεχωριστός».

Η αγιότητα των δημιουργημάτων είναι πεπερασμένη, παροδική και ευμετάβλητη, ενώ η αγιότητα του Θεού είναι άπειρη, αιώνια και αναλλοίωτη.

 Η συστηματική θεολογία προσεγγίζει την αγιότητα του Θεού με δύο τρόπους:

* η ηθική αγιότητα του Θεού- αναφέρεται στο γεγονός ότι είναι διαχωρισμένος από κάθε κακό.
* Ψαλμός 92:15
* Αββακούμ 1:12-13
* Ιάκωβος 1:13
* *η βασιλική αγιότητα* - ο Θεός είναι ξεχωριστός από όλη τη δημιουργία.
* Ησαΐας 6:3
* Έξοδος 15:11
* Α’ Σαμουήλ 2:2
* Ησαΐας 57:15
* Ωσηέ 11:9

 Άγιος, άγιος, άγιος είναι ο Κύριος του σύμπαντος (Ησαΐας 6:3).

1. **Δικαιοσύνη**

Η ανθρώπινη αρετή και δικαιοσύνη είναι περιορισμένες, παροδικές και ευμετάβλητες, το ήθος ή η δικαιοσύνη του Θεού(από το tsaddiq στα Εβραϊκά ή δικαιοσύνη στα Ελληνικά) είναι άπειρα, αιώνια και αναλλοίωτα.

Το γνώρισμα της δικαιοσύνης του Θεού στη Βίβλο συνδέεται πιο συχνά με τις κρίσεις τού ουράνιου δικαστηρίου του.

* Α’ Πέτρου 1:17
* Ρωμαίους 2:5-6
* Ρωμαίους 9:14
* Δευτερονόμιο 32:4
* Ιωάννης 17:25

 Οι συστηματικοί θεολόγοι εστιάζουν σε δύο κύρια σημεία της δικαιοσύνης του Θεού:

* αμοιβές - η φύση του Θεού είναι να παραχωρεί δίκαιες αμοιβές για τη δικαιοσύνη
* Ψαλμός 58:11
* Β’ Τιμόθεο 4:8
* τιμωρίες - η φύση του Θεού να παραχωρεί δίκαιες τιμωρίες για το κακό.
* Β’ Θεσσαλονικείς 1:6-8
* Πράξεις 17:31
* Ρωμαίους 3:26
1. **Καλοσύνη**

Η καλοσύνη της δημιουργίας είναι περιορισμένη, παροδική και ευμετάβλητη. Αλλά, αντιθέτως, η καλοσύνη του Θεού είναι άπειρη, αιώνια και αναλλοίωτη.

 Στη συστηματική θεολογία έχουμε δύο βασικές κατηγορίες της καλοσύνη του Θεού:

* άμεση - την καλοσύνη του Θεού που βλέπουμε σε πράγματα όπως την αγαθότητα, το έλεος, την αγάπη και την υπομονή του απέναντι στα πλάσματά του.
* Ψαλμός 34:8
* Έξοδος 33:19
* Ψαλμός 25:7
* Ψαλμοί 23:6. 73:1; 145:9,15-16
* Μάρκος 10:18

Αλλά η πιο άμεση απεικόνιση της άπειρης, αιώνιας και αναλλοίωτης καλοσύνης του Θεού είναι η αιώνια αγάπη του για τον Χριστό και για όλους εκείνους που είναι εν Χριστώ (Εφεσίους 1:4-6).

Μας προόρισε με την αγάπη του να γίνουμε παιδιά του δια του Ιησού Χριστού, σύμφωνα με το καλόβουλο για μας θέλημά του, ώστε να τον υμνούμε για την πλούσια χάρη του, που μας δώρισε δια του αγαπημένου του Υιού. (Εφεσίους 1:4-6)

* έμμεση - ο Θεός θα πραγματοποιήσει το καλό ακόμα και μέσα από προβλήματα και δοκιμασίες.

 Οι βιβλικοί συγγραφείς επέμειναν ότι η τελειότητα της καλοσύνης του Θεού θα έχει ως αποτέλεσμα το καλό να προκύπτει ακόμα και μέσα από το κακό.

* Ιάκωβος 1:17
* Ρωμαίους 8:28
1. **Αλήθεια**

Οι όροι που χρησιμοποιούνται για την έννοια της αλήθειας του Θεού:

* Εβραϊκά: *aman* (το να είναι κάποιος σίγουρος, επιβεβαιωμένος ή αληθινός και *chesed* (πιστότητα, τρυφερότητα).
* Ελληνικά: αλέθεια και πίστις (αλήθεια, ειλικρίνεια, αξιοπιστία, πιστότητα).

Οι άνθρωποι του Θεού μπορούν να παρουσιάσουν αυτές τις ιδιότητες, αλλά μόνο η αλήθεια του Θεού είναι άπειρη, αιώνια και αναλλοίωτη ( Ρωμαίους 3:4)

Ο Θεός κρατάει τον λόγο του, ακόμη κι αν όλοι οι άνθρωποι τον αθετήσουν (Ρωμαίους 3:4).

Οι συστηματικοί θεολόγοι έχουν υπογραμμίσει δύο βασικούς τρόπους της αλήθειας του Θεού

* πιστή πηγή – ο Θεός είναι η πιστή πηγή της αλήθειας
* Ψαλμός 119:43,142
* Ψαλμός 25:5
* Ιωάννης 8:32
* Ιωάννης 16:13
* Ιωάννης 17:17

Όταν ο Θεός αποκαλύπτει την αλήθεια, είναι τελείως αξιόπιστος επειδή η ίδια του η φύση είναι πιστή και αληθινή.

* πιστός στις υποσχέσεις του – στο Θεό μπορεί να στηριχθεί ο οποιοσδήποτε για την εκπλήρωση των υποσχέσεών του.

Πολλές φορές, αυτό που μπορεί να *φαίνεται* να είναι υπόσχεση του Θεού, τελικά είναι πρόταση ή απειλή αυτόν με έμμεσες προϋποθέσεις.

Εάν ο Θεός δώσει μια υπόσχεση, θα την εκπληρώσει (Τίτος 1:2· Αριθμοί 23:19· Ψαλμός 33:4· Εβραίους 6:18· Αποκάλυψη 3:14).

Οι Γραφές δεν παρουσιάζουν τον Θεό ως άπειρο, αιώνιο και αναλλοίωτο μερικώς μόνο, αλλά σε κάθε του ιδιότητα. Και με αυτήν τη λογική, *κάθε* ιδιότητα του Θεού είναι αμετάδοτη ιδιότητα.

**IV.ΣΥΜΠΕΡΑΣΜΑ**

**Ερωτήσεις Επανάληψης**

1. Δώστε τουλάχιστον δύο αναφορές από την Αγία Γραφή που απεικονίζουν τη βιβλική βάση για τη μελέτη των αμετάδοτων ιδιοτήτων του Θεού. Διευκρινίστε πώς κάθε αναφορά υποστηρίζει την άποψη ότι ο Θεός είναι εκπληκτικά διαφορετικός από τη δημιουργία του.
2. Οι Ευαγγελικοί έχουν δημιουργήσει μια ποικιλία από καταλόγους που ονομάζουν τις ιδιότητες του Θεού. Συγκρίνετε και αντιπαραβάλλετε τους όρους και τις φράσεις που χρησιμοποιούνται για τις αμετάδοτες ιδιότητες του Θεού που βρίσκονται στα τρία ιστορικά έγγραφα που αναφέρονται σε αυτό το μάθημα.
3. Όταν μελετάμε τις αμεταβίβαστες ιδιότητες του Θεού, πρέπει να θυμόμαστε ότι ο Θεός είναι και υπερβατικός και ενυπάρχων. Τι σημαίνουν αυτοί οι όροι; Πώς υποστηρίζει η Γραφή και τις δύο προοπτικές;
4. Η ενσωμάτωση των ιδιοτήτων του Θεού συμφωνεί με το μακροχρόνιο χριστιανικό δόγμα της απλότητας του Θεού. Εξηγήστε τι σημαίνει η απλότητα του Θεού.
5. Τα ιστορικά έγγραφα που αναφέρονται σε αυτό το μάθημα επιβεβαιώνουν όλα την αξία της ενσωμάτωσης των ιδιοτήτων του Θεού. Πώς διακρίνεται αυτή η ιδέα σε καθένα από τα τρία έγγραφα;
6. Επιλέξτε τρεις από τις μεταδοτικές ιδιότητες του Θεού που παρατίθενται στη Συνοπτική Κατήχηση του Γουέστμινστερ, Ερώτηση 4. Εξηγήστε πώς η καθεμία μπορεί να ενσωματωθεί με τις αμετάδωτες ιδιότητες του Θεού. Αναφέρετε κείμενα της Γραφής για να υποστηρίξετε τα συμπεράσματά σας.

**Ερωτήσεις εφαρμογής**

1. Ο Θεός είναι εκπληκτικά διαφορετικός από τη δημιουργία του. Πώς η «ετερότητα» του Θεού δημιουργεί μέσα σου έναν άγιο φόβο απέναντί του; Πώς σου δίνει αυτοπεποίθηση;

2. Ο Θεός είναι άπειρος, αιώνιος και αμετάβλητος. Πώς αυτές οι τρεις τελειότητες διαμορφώνουν την κατανόησή σας για τη φύση του Θεού; Πώς μπορεί η επίγνωση αυτών των ιδιοτήτων να σας βοηθήσει να ενθαρρύνετε κάποιον που παλεύει με την πίστη του;

3. Οι θεολόγοι μερικές φορές εστιάζουν περισσότερο είτε στην υπερβατικότητα του Θεού είτε στην ενδοβατικότητα του. Έχετε την τάση να βλέπετε τον Θεό ως πιο απόμακρο ή πιο κοντά στη δημιουργία του; Γιατί πρέπει να βρούμε μια ισορροπία μεταξύ αυτών των δύο ιδεών;

4. Ο Ιησούς είναι η τέλεια ορατή εκδήλωση των αόρατων ιδιοτήτων του Θεού. Επιλέξτε ένα γεγονός στη ζωή του Ιησού από ένα από τα Ευαγγέλια και περιγράψτε πώς αυτό το γεγονός θα πρέπει να μας δίνει πληροφορίες στο πως κατανούμε τον χαρακτήρα και τις ιδιότητες του Θεού.

5. Η κυριαρχία του Θεού σημαίνει ότι ασκεί απόλυτο έλεγχο στη δημιουργία του. Ποιες περιστάσεις μπορεί να σας παρασύρουν να αμφιβάλλετε για την κυριαρχία του Θεού; Πώς μπορείτε να συνεχίσετε να έχετε πίστη στην κυριαρχία του Θεού όταν είναι δύσκολο να δείτε τον έλεγχο του στη ζωή και τις περιστάσεις σας;

6. Τι σημαίνει «να είσαι άγιος όπως ο Θεός είναι άγιος»; Πώς μπορείτε να ενθαρρύνετε όσους βρίσκονται στον τομέα της διακονίας σας να ζήσουν ζωές «άγιες» και «ξεχωριστές» σε αυτόν τον πεσμένο κόσμο;

7. Η φύση του Θεού είναι να δίνει δίκαιες ανταμοιβές για το καλό και δίκαιες τιμωρίες για το κακό. Πώς οι δίκαιες ανταμοιβές του, για όσους είναι εν Χριστώ, σας ταπεινώνουν ώστε να ζήσετε με ευγνωμοσύνη; Πώς σας ενθαρρύνουν οι δίκαιες τιμωρίες του για την αμαρτία να προσεγγίσετε αυτούς που δεν πιστεύουν στον Χριστό;

8. Σκεφτείτε για μια στιγμή την καλοσύνη του Θεού και την αγάπη που επέδειξε προς τον Υιό του. Πώς διαμορφώνει αυτό την κατανόησή σας για την αγάπη του Θεού για εσάς; Πώς μπορείτε να μοιραστείτε την καλοσύνη του Θεού με όσους βρίσκονται στη σφαίρα επιρροής σας;

9. Η έμμεση καλοσύνη του Θεού σημαίνει ότι θα επιφέρει το καλό ακόμη και μέσα από τα βάσανα και τις δοκιμασίες. Περιγράψτε μια εποχή που ο Θεός παρήγαγε καλό μέσα από τις δοκιμασίες σας. Πώς θα μπορούσατε να χρησιμοποιήσετε αυτή σας την εμπειρία για να ενθαρρύνετε άλλους που βρίσκονται στη μέση κάποιας δοκιμασίας;

10. Ποιο είναι το πιο σημαντικό πράγμα που μάθατε από αυτή την διάλεξη;